
Zima w tradycji polskiej wsi była szczególnym okresem w rytmie roku – porą 
wymagającą, ale jednocześnie nasyconą znaczeniami, symbolami i praktykami,  
które wzmacniały więzi społeczne oraz silnie wiązały się z przypadającymi na ten 
czas świętami Bożego Narodzenia. Krótsze dni, niskie temperatury i ograniczone 
możliwości pracy na roli sprawiały, że życie przenosiło się do domów i zagród.                
Nie oznaczało to jednak bierności czy izolacji. Wręcz przeciwnie – zima sprzyjała 
spotkaniom, wspólnemu wykonywaniu obowiązków oraz przekazywaniu wiedzy                  
i opowieści między pokoleniami. 
Polska wieś była różnorodna, dlatego zimowe zwyczaje mogły się różnić w zależności 
od miejsca i lokalnej tradycji.

Zimowy cykl obrzędowy rozpoczynał się adwentem (trwającym od przełomu listopada                  
i grudnia). Był on okresem oczekiwania, wyciszenia i przygotowania do Bożego Narodzenia. 
W wielu społecznościach ograniczano w tym czasie zabawy i huczne spotkania, a codzienny 
jadłospis stawał się prostszy. Jednocześnie adwent stanowił okazję do częstych odwiedzin 
między sąsiadami, znanych jako wieczorki, prządki lub podskubki.
Kobiety spotykały się w jednym domu, by wspólnie prząść len, skubać pierze, cerować odzież 
czy wytwarzać elementy wyposażenia domowego. Praca miała charakter praktyczny,                   
ale równie ważny był jej wymiar społeczny. Towarzyszyły jej rozmowy, śpiewy, opowieści               
i żarty. Dzieci oraz młodzież uczyły się wtedy nie tylko konkretnych umiejętności, lecz także 
zasad współżycia we wspólnocie, języka i lokalnych tradycji. 
Charakterystycznym elementem adwentowego krajobrazu w niektórych częściach Polski 
były ligawki – długie drewniane trąby, znane szczególnie na Mazowszu, Podlasiu i Kurpiach. 
Grano na nich o świcie i zmierzchu, a ich dźwięk niósł się daleko po okolicy. Ligawka pełniła 
funkcję sygnału przypominającego o zbliżających się świętach. W niektórych regionach 
pojawiały się również grupy chodzące z Mikołajem lub postacie znane z tradycji beskidzkich, 
łączące elementy religijne, obrzędowe i ludowe.

ADWENT

Najważniejszym momentem okresu zimowego było Boże Narodzenie. Święta te miały 
wyjątkowy charakter i były przepełnione symboliką. Przygotowania do Wigilii obejmowały 
zarówno porządki, jak i duchowe przeżycia domowników. Stół przykrywano białym obrusem, 
pod który wkładano siano – znak pamięci o narodzinach Jezusa w stajence, a także symbol 
związku człowieka z naturą i cyklem rocznym.

BOŻE NARODZENIE

Wieczerza wigilijna była postna, lecz uroczysta. Potrawy różniły się w zależności od regionu: 
od barszczu z uszkami i zupy grzybowej, przez kapustę z grochem, pierogi i ryby, po kutię, 
charakterystyczną dla wschodnich obszarów Polski. Tradycyjnie potraw na stole wigilijnym 
powinno być dwanaście. Należało spróbować każdej z nich, aby zapewnić sobie pomyślność 
w nadchodzącym roku. Istotne było również wspólne, zgodne zasiadanie do stołu i unikanie 
konfliktów.
Domy ozdabiano w różnorodny sposób. Oprócz choinki, która upowszechniła się 
stosunkowo późno, znana była podłaźniczka – wierzchołek jodły lub świerku umieszczany 
pod sufitem i dekorowany jabłkami, orzechami, opłatkami oraz kolorową bibułą. Tworzono 
także światy – przestrzenne, ażurowe konstrukcje z opłatków zawieszane pod powałą.               
Do tworzenia dekoracji używano również słomy. Ich przygotowywanie zaczynano                                  
z wyprzedzeniem, już w adwencie. 
W tradycji ludowej istniało przekonanie o tym, że zwierzęta w wigilijną noc mogą „mówić 
ludzkim głosem” – nie było ono traktowane dosłownie, lecz wskazywało na szczególną 
relację między człowiekiem a zwierzętami, od których zależało funkcjonowanie 
gospodarstwa. Wyrazem tej więzi był zwyczaj dzielenia się opłatkiem ze zwierzętami.                     
Po wieczerzy gospodarze szli się do obór i stajni, aby ofiarować zwierzętom opłatek, często 
barwiony na różne kolory i przeznaczony dla poszczególnych gatunków. Gest ten miał 
znaczenie symboliczne i ochronne – wyrażał troskę o zdrowie zwierząt, wdzięczność za ich 
pracę oraz nadzieję na pomyślność w nadchodzącym roku. Podkreślano w ten sposób 
wspólnotę losu ludzi i zwierząt na wsi, szczególnie ważną w trudnym zimowym czasie.

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

1



Najważniejszym momentem okresu zimowego było Boże Narodzenie. Święta te miały 
wyjątkowy charakter i były przepełnione symboliką. Przygotowania do Wigilii obejmowały 
zarówno porządki, jak i duchowe przeżycia domowników. Stół przykrywano białym obrusem, 
pod który wkładano siano – znak pamięci o narodzinach Jezusa w stajence, a także symbol 
związku człowieka z naturą i cyklem rocznym.

Wieczerza wigilijna była postna, lecz uroczysta. Potrawy różniły się w zależności od regionu: 
od barszczu z uszkami i zupy grzybowej, przez kapustę z grochem, pierogi i ryby, po kutię, 
charakterystyczną dla wschodnich obszarów Polski. Tradycyjnie potraw na stole wigilijnym 
powinno być dwanaście. Należało spróbować każdej z nich, aby zapewnić sobie pomyślność 
w nadchodzącym roku. Istotne było również wspólne, zgodne zasiadanie do stołu i unikanie 
konfliktów.
Domy ozdabiano w różnorodny sposób. Oprócz choinki, która upowszechniła się 
stosunkowo późno, znana była podłaźniczka – wierzchołek jodły lub świerku umieszczany 
pod sufitem i dekorowany jabłkami, orzechami, opłatkami oraz kolorową bibułą. Tworzono 
także światy – przestrzenne, ażurowe konstrukcje z opłatków zawieszane pod powałą.               
Do tworzenia dekoracji używano również słomy. Ich przygotowywanie zaczynano                                  
z wyprzedzeniem, już w adwencie. 
W tradycji ludowej istniało przekonanie o tym, że zwierzęta w wigilijną noc mogą „mówić 
ludzkim głosem” – nie było ono traktowane dosłownie, lecz wskazywało na szczególną 
relację między człowiekiem a zwierzętami, od których zależało funkcjonowanie 
gospodarstwa. Wyrazem tej więzi był zwyczaj dzielenia się opłatkiem ze zwierzętami.                     
Po wieczerzy gospodarze szli się do obór i stajni, aby ofiarować zwierzętom opłatek, często 
barwiony na różne kolory i przeznaczony dla poszczególnych gatunków. Gest ten miał 
znaczenie symboliczne i ochronne – wyrażał troskę o zdrowie zwierząt, wdzięczność za ich 
pracę oraz nadzieję na pomyślność w nadchodzącym roku. Podkreślano w ten sposób 
wspólnotę losu ludzi i zwierząt na wsi, szczególnie ważną w trudnym zimowym czasie.

Przełom starego i nowego roku na dawnej wsi był momentem symbolicznym, traktowanym 
jako czas graniczny, w którym można było wpłynąć na swoją pomyślność podczas 
nadchodzących miesięcy. Wierzono, że to, co wydarzy się w pierwszych dniach stycznia, 
wpłynie na cały rok, dlatego starano się rozpocząć go w zgodzie, zdrowiu i dostatku.
Czas od Bożego Narodzenia do święta Trzech Króli był okresem kolędowania. Grupy 
kolędników, często przebrane i wyposażone w charakterystyczne rekwizyty – gwiazdę, 
szopkę lub turonia (rogate, włochate zwierzę, kłapiące paszczą) – odwiedzały domy, 
śpiewając kolędy i składając życzenia. Kolędowanie miało charakter religijny, symboliczny                
i społeczny. Przyjęcie kolędników było znakiem otwartości i dobrej woli, a ich obecność miała 
przynieść pomyślność w nowym roku.
W tradycji kurpiowskiej ważnym elementem obrzędowości noworocznej był wypiek 
specjalnego pieczywa, znanego jako byśki i nowe latko. Byśki miały formę niewielkich figurek 
zwierząt gospodarskich, przede wszystkim bydła i zwierząt leśnych, odgrywającego istotną 
rolę w życiu wszystkich rodzin. Byśkom i nowym latkom przypisywano znaczenie 
symboliczne i ochronne – wierzono, że zapewniają zdrowie zwierzętom oraz pomyślność 
całemu domostwu. Z kolei nowe latko przedstawiało postać pastuszka otoczonego gąskami 

NOWY ROK I KOLĘDOWANIE

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

2

i było znakiem nowego początku, opieki oraz nadziei na szczęśliwy przebieg nadchodzącego 
roku. Zarówno byśki, jak i nowe latko rozdawano dzieciom, które traktowały je jednocześnie 
jako zabawkę i świąteczny przysmak, ucząc się w ten sposób znaczeń związanych                           
z obrzędami i rytmem roku.



Przełom starego i nowego roku na dawnej wsi był momentem symbolicznym, traktowanym 
jako czas graniczny, w którym można było wpłynąć na swoją pomyślność podczas 
nadchodzących miesięcy. Wierzono, że to, co wydarzy się w pierwszych dniach stycznia, 
wpłynie na cały rok, dlatego starano się rozpocząć go w zgodzie, zdrowiu i dostatku.
Czas od Bożego Narodzenia do święta Trzech Króli był okresem kolędowania. Grupy 
kolędników, często przebrane i wyposażone w charakterystyczne rekwizyty – gwiazdę, 
szopkę lub turonia (rogate, włochate zwierzę, kłapiące paszczą) – odwiedzały domy, 
śpiewając kolędy i składając życzenia. Kolędowanie miało charakter religijny, symboliczny                
i społeczny. Przyjęcie kolędników było znakiem otwartości i dobrej woli, a ich obecność miała 
przynieść pomyślność w nowym roku.
W tradycji kurpiowskiej ważnym elementem obrzędowości noworocznej był wypiek 
specjalnego pieczywa, znanego jako byśki i nowe latko. Byśki miały formę niewielkich figurek 
zwierząt gospodarskich, przede wszystkim bydła i zwierząt leśnych, odgrywającego istotną 
rolę w życiu wszystkich rodzin. Byśkom i nowym latkom przypisywano znaczenie 
symboliczne i ochronne – wierzono, że zapewniają zdrowie zwierzętom oraz pomyślność 
całemu domostwu. Z kolei nowe latko przedstawiało postać pastuszka otoczonego gąskami 

Karnawał, zwany również zapustami, był czasem zabaw, tańców i śmiechu, a także 
chwilowego odwrócenia codziennych ról i norm. Przebierańcy zakładali maski, a świat 
zaczynał w przenośni funkcjonować na opak. Szczególną rolę odgrywały postacie zwierzęce, 
zwłaszcza turoń, symbolizujący siłę, płodność i urodzaj.
Tłusty Czwartek był dniem obfitego jedzenia. Pączki, faworki i inne tłuste potrawy 
symbolizowały nadzieje na dostatek. Ostatkowe zabawy kończyły się wraz z nadejściem 
kolejnego okresu wyciszenia – wielkiego postu.

KARNAWAŁ 

Zimą dzieci więcej czasu spędzały w domach, pomagając dorosłym w pracach koniecznych 
w tej porze roku. Do ich obowiązków należały między innymi: karmienie drobnych zwierząt, 
opieka nad młodszym rodzeństwem, pomoc przy obrządku oraz wykonywanie prostych 
obowiązków domowych. Jednocześnie był to czas intensywnego przebywania z rodziną – 
przy piecu podczas wieczornych prac ręcznych, słuchania opowieści i pieśni. Na świeżym 
powietrzu jeżdżono na sankach oraz bawiono się na lodzie i śniegu. 

ZIMA W DOŚWIADCZENIACH DZIECI

Zima na polskiej wsi łączyła codzienną pracę, religijność, obrzędowość, 
wspólnotowość i zabawę. Była czasem szczególnie sprzyjającym przekazowi 
międzypokoleniowemu – opowieściom, pieśniom i wspólnemu przeżywaniu 
świata.  Dla współczesnych dzieci może stać się inspiracją do rozmów o rytmie 
natury, bogactwie form świętowania, różnorodności tradycji i o tym, jak dawniej 
ludzie radzili sobie z trudami codzienności. Zimowe zwyczaje nie były jednolite, 
lecz wszędzie pełniły podobną funkcję – pomagały budować poczucie wspólnoty, 
nadziei i ciągłości.

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

3

i było znakiem nowego początku, opieki oraz nadziei na szczęśliwy przebieg nadchodzącego 
roku. Zarówno byśki, jak i nowe latko rozdawano dzieciom, które traktowały je jednocześnie 
jako zabawkę i świąteczny przysmak, ucząc się w ten sposób znaczeń związanych                           
z obrzędami i rytmem roku.


