
Jesień na dawnej polskiej wsi była porą wielkiego wysiłku i oczekiwania. Zamykała cykl 
prac polowych, a jednocześnie otwierała czas przygotowań do zimy, spotkań, 
obrzędów i zabaw. Dla mieszkańców wsi charakter jesieni zależał od regionu, 
zamożności gospodarstwa, lokalnych zwyczajów i pogody. Warto pamiętać o tej 
różnorodności, opowiadając dzieciom o przeszłości i codzienności życia na polskiej wsi. 

Choć dni stawały się coraz krótsze, jesień nie oznaczała odpoczynku. Przeciwnie – były                 
to jedne z najbardziej pracowitych miesięcy w roku. Od powodzenia jesiennych zajęć 
zależało bowiem, czy zimą i w czasie przednówka (czyli trudnego okresu od końca zimy                    
do pierwszych zbiorów) w domu nie zabraknie jedzenia.
Jedną z charakterystycznych prac jesiennych były wykopki, czyli zbiór warzyw rosnących   
pod ziemią: ziemniaków, buraków, marchwi, cebuli czy selera. Wykopki miały wymiar 
rodzinny i sąsiedzki – na pole wychodzili dorośli, dzieci, a czasem także dziadkowie. Praca 
była ciężka, ale towarzyszyły jej rozmowy, śmiech i wspólne posiłki. Jedzenie przynoszone    
na pole – kromka chleba ze smalcem czy ciepłe mleko – nie tylko zaspokajało głód, lecz także 
budowało poczucie wspólnoty. Po zakończeniu zbiorów często rozpalano ognisko, w którym 
pieczono ziemniaki. Takie radosne chwile były ważnym elementem pełnej obowiązków 
codzienności.
Inną typową jesienną aktywnością było grzybobranie. Zbieranie grzybów miało znaczenie 
praktyczne – uzupełniało zapasy żywności – ale wymagało dużej wiedzy. Nie wszystkie 
grzyby nadawały się do jedzenia, a umiejętność rozpoznawania ich gatunków przekazywano 
z pokolenia na pokolenie. Wiedziano, że niektóre grzyby rosną przy określonych drzewach: 
koźlarze przy brzozach, maślaki wśród sosen, borowiki w lasach iglastych lub dębowych. 
Grzyby można było zjeść od razu, ale często je marynowano albo suszono, nawlekając                 
na nitki i wieszając pod sufitem lub przy piecu.

JESIEŃ JAKO CZAS PRACY I WSPÓLNOTY

Jesień to okres intensywnego przygotowywania zapasów. W wiejskich chatach przerabiano 
owoce i warzywa, by zabezpieczyć je na zimę. Jednym z najbardziej pracochłonnych zajęć 
było smażenie powideł śliwkowych. Najczęściej wykorzystywano śliwki węgierki, cenione            
za smak i odpowiednią konsystencję. Drylowano je, a następnie smażono w dużych 
miedzianych kotłach na wolnym ogniu, często bez dodatku cukru. Powidła należało mieszać 
przez wiele godzin drewnianą łyżką, aż zgęstniały i ściemniały. Zdarzało się, że cały proces 
trwał kilka dni. Gotowe powidła szczelnie zamykano w słoikach.

JESIENNE PRZETWORY

Równie ważne było kiszenie kapusty. Na dawnej wsi angażowała się w nie cała rodzina,                 
a często także sąsiadzi. Istniały nawet powiedzenia wskazujące najlepszy moment                        
na rozpoczęcie kiszenia, powiązane z kalendarzem religijnym. Na przykład: „Święty Michał 
kapustę do beczki wpychał” – 29 września;  „Na Jadwisi kapustę się kisi” – 15 października. 
Kapustę szatkowano ręcznie lub na krajaczce, dodawano do niej marchew, sól i przyprawy,           
a następnie ubijano w dużych drewnianych beczkach. Czasem robiono to drewnianym 
tłuczkiem, a czasem bosymi, dokładnie umytymi stopami. Beczki początkowo trzymano                
w cieple, a po ukiszeniu – w chłodnej piwnicy. Kiszenie kapusty miało nie tylko znaczenie 
praktyczne, lecz także charakter społeczny.

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

1



Jesień to okres intensywnego przygotowywania zapasów. W wiejskich chatach przerabiano 
owoce i warzywa, by zabezpieczyć je na zimę. Jednym z najbardziej pracochłonnych zajęć 
było smażenie powideł śliwkowych. Najczęściej wykorzystywano śliwki węgierki, cenione            
za smak i odpowiednią konsystencję. Drylowano je, a następnie smażono w dużych 
miedzianych kotłach na wolnym ogniu, często bez dodatku cukru. Powidła należało mieszać 
przez wiele godzin drewnianą łyżką, aż zgęstniały i ściemniały. Zdarzało się, że cały proces 
trwał kilka dni. Gotowe powidła szczelnie zamykano w słoikach.

Równie ważne było kiszenie kapusty. Na dawnej wsi angażowała się w nie cała rodzina,                 
a często także sąsiadzi. Istniały nawet powiedzenia wskazujące najlepszy moment                        
na rozpoczęcie kiszenia, powiązane z kalendarzem religijnym. Na przykład: „Święty Michał 
kapustę do beczki wpychał” – 29 września;  „Na Jadwisi kapustę się kisi” – 15 października. 
Kapustę szatkowano ręcznie lub na krajaczce, dodawano do niej marchew, sól i przyprawy,           
a następnie ubijano w dużych drewnianych beczkach. Czasem robiono to drewnianym 
tłuczkiem, a czasem bosymi, dokładnie umytymi stopami. Beczki początkowo trzymano                
w cieple, a po ukiszeniu – w chłodnej piwnicy. Kiszenie kapusty miało nie tylko znaczenie 
praktyczne, lecz także charakter społeczny.

Gdy najcięższe prace polowe dobiegały końca, nadchodził czas świętowania. Jesień była 
idealnym momentem na swaty, zaloty, organizowanie wesel i zabaw. Po zbiorach łatwiej było 
przygotować ucztę, a zapasy w spiżarni dawały poczucie bezpieczeństwa.
Wesela na dawnej wsi obfitowały w obrzędy. Jednym z nich były wywodziny lub wyprowadziny 
– uroczyste pożegnanie panny młodej z rodzinnym domem, połączone ze śpiewaniem 
pieśni. W czasie wesela odbywały się oczepiny, podczas których zdejmowano pannie młodej 
wianek, a zakładano czepiec mężatki. Symbolizowało to zmianę statusu społecznego.                      
W niektórych regionach, na przykład w okolicach Łowicza, panny młode nosiły bogato 
zdobione korony weselne. W zabawach weselnych, takich jak taneczna przepióreczka, brali 
udział wszyscy goście.

CZAS PO PRACY: WESELA I ZABAWY

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

2

Jesień sprzyjała także refleksji i kontaktowi ze światem zmarłych. Zaduszki, dawniej 
nazywane dziadami, miały głębokie znaczenie obrzędowe. Wierzono, że dusze przodków 
wracają do swoich domów. Palono więc ogniska na cmentarzach, w obejściach i na rozstajach 
dróg, aby ogrzać duchy i wskazać im drogę.
W domach i na cmentarzach urządzano uczty dla zmarłych. Na stołach pojawiały się chleb, 
kasza, miód, jajka, a w niektórych regionach także kutia. Resztki jedzenia rozdawano 
biednym, prosząc ich o modlitwę za zmarłych. W tym czasie obowiązywały też liczne zakazy   
i nakazy służące temu, aby nie urazić wędrujących dusz i okazać im szacunek – nie wolno 
było rąbać drewna, szyć ani wylewać brudnej wody przez próg. Drzwi i furtki pozostawiano 
uchylone.
Z Zaduszkami wiązały się kraboszki, czyli obrzędowe maski symbolizujące duchy przodków. 
Choć nie znamy ich dokładnego wyglądu, wiemy, że miały przypominać o więzi między 
światem żywych i światem zmarłych.

ZADUSZKI 

Współczesna tradycja zapalania zniczy na grobach wywodzi się z dawnych ognisk, a płomień 
świecy jest wyrazem pamięci i szacunku.



Jesień kończyła się andrzejkami i katarzynkami, wieczorami wróżb odprawianych przed 
adwentem. Katarzynki były obchodzone przez młodych kawalerów, a andrzejki – przez 
panny. Młodzi ludzie próbowali dowiedzieć się, co przyniesie im przyszłość: czy czeka ich 
małżeństwo, pomyślność na nowy rok, podróż czy bogactwo.
Wróżono na wiele sposobów: lano wosk przez klucz, układano buty w izbie, zaglądano pod 
miseczki, pod którymi były ukryte przedmioty. W andrzejkowych wróżbach często pojawiały 
się także zwierzęta – pies, gąsior czy ptaki, których zachowanie interpretowano jako 
zapowiedź przyszłych wydarzeń. Dziś wróżby traktuje się z przymrużeniem oka, to okazja        
do wspólnej zabawy.

ANDRZEJKI I KATARZYNKI 

Jesień na dawnej polskiej wsi była czasem przejścia – od intensywnej pracy                      
do zimowego spokoju, od świata żywych do refleksji nad przemijaniem,                          
od codzienności do świętowania i zabawy. Opowiadając dzieciom o tych 
zwyczajach, warto podkreślać ich różnorodność i osadzenie w konkretnych 
realiach. Dzięki temu przeszłość staje się bliższa, bardziej zrozumiała i pozbawiona 
uproszczeń.

Projekt Etnografia dla dzieci i młodzieży polonijnej realizuje Stowarzyszenie 
Stowarzyszenie „Pracownia Etnograficzna” im. Witolda Dynowskiego. 
Zadanie dofinansowane w ramach sprawowania opieki Senatu 
Rzeczypospolitej Polskiej nad Polonią i Polakami za granicą w 2025 roku.

3

Jesień sprzyjała także refleksji i kontaktowi ze światem zmarłych. Zaduszki, dawniej 
nazywane dziadami, miały głębokie znaczenie obrzędowe. Wierzono, że dusze przodków 
wracają do swoich domów. Palono więc ogniska na cmentarzach, w obejściach i na rozstajach 
dróg, aby ogrzać duchy i wskazać im drogę.
W domach i na cmentarzach urządzano uczty dla zmarłych. Na stołach pojawiały się chleb, 
kasza, miód, jajka, a w niektórych regionach także kutia. Resztki jedzenia rozdawano 
biednym, prosząc ich o modlitwę za zmarłych. W tym czasie obowiązywały też liczne zakazy   
i nakazy służące temu, aby nie urazić wędrujących dusz i okazać im szacunek – nie wolno 
było rąbać drewna, szyć ani wylewać brudnej wody przez próg. Drzwi i furtki pozostawiano 
uchylone.
Z Zaduszkami wiązały się kraboszki, czyli obrzędowe maski symbolizujące duchy przodków. 
Choć nie znamy ich dokładnego wyglądu, wiemy, że miały przypominać o więzi między 
światem żywych i światem zmarłych.

Współczesna tradycja zapalania zniczy na grobach wywodzi się z dawnych ognisk, a płomień 
świecy jest wyrazem pamięci i szacunku.


